
395 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

NARRATIVAS ORAIS DE GURUPÁ: COMUNIDADE QUILOMBOLA GURUPÁ-MIRIM 

 

Rose Mary dos Santos Moura (UFPA)
1
 

                                            Orientador: Prof. Me. Elson de Menezes PEREIRA (UFPA)
2 

 

 

RESUMO  

O presente artigo tem como objetivo registrar o patrimônio oral da Comunidade Quilombola 

Gurupá-Mirim no município de Gurupá - Pará, valorizando a história e a cultura-afrodescendente 

local. A pesquisa foi desenvolvida através do registro de narrativas orais de moradores do 

Quilombo Gurupá-Mirim. Recortes dos depoimentos são analisados a luz de referenciais como Bosi 

(2001), que considera a lembrança como “uma imagem construída pelos materiais que estão, agora, 

à nossa disposição, no conjunto de representações que povoam nossa consciência atual”.  Neste 

espectro as narrativas orais desta comunidade apresentam tanto aspectos individuais quanto 

coletivos, misturados a elementos do presente e a experiência de cada narrador. Tais narrativas 

mantêm-se no presente de forma viva, e reelabora-se a cada contar, num processo que pode 

contribuir para a sua manutenção como elemento socializador da comunidade, configurando uma 

tradição que se faz presente desde o início da formação da comunidade até os dias atuais.  

Palavras-chave: Narrativa. Oralidade. Memória 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

O objetivo deste trabalho é traçar um panorama geral da comunidade Quilombola em terras 

gurupaense, contando sua história através da narrativa oral. A comunidade dos quilombos escolhida 

para a pesquisa foi a Comunidade Quilombola Gurupá-Mirim, localizada no meio rural do 

município de Gurupá, no estado do Pará. Nela vivem aproximadamente 50 famílias e destaca-se por 

manter seus costumes, suas crenças e tradições despertando assim interesses de pesquisadores e 

ativistas de movimentos sociais de diversas partes do mundo. Porém, Gurupá-Mirim não 

permaneceu intocada ou isolada, uma vez que, assim como outras comunidades quilombolas, ainda 

sofre com as invasões de suas terras e luta para ter seus direitos garantidos. Este trabalho consistiu 

no registro em áudio das narrativas orais contadas pelos narradores da Comunidade Quilombola 

Gurupá-Mirim, in loco, utilizando metodologia de história oral. Ao longo do trabalho, alguns 

trechos desses depoimentos foram inseridos. 

                                                           
1 

Graduanda do Curso de Licenciatura Plena em Letras-Língua Portuguesa da Universidade Federal do Pará. 

2 Professor da Faculdade de Letras/ Universidade Federal do Pará – Campus do Marajó-Breves. 



396 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

A pesquisa foi desenvolvida através do registro de narrativas orais de moradores do 

Quilombo Gurupá-Mirim. Recortes dos depoimentos são analisados a luz de referenciais como Bosi 

(2001), que considera a lembrança como “uma imagem construída pelos materiais que estão, agora, 

à nossa disposição, no conjunto de representações que povoam nossa consciência atual”.  Neste 

espectro as narrativas orais desta comunidade apresentam tanto aspectos individuais quanto 

coletivos, misturados a elementos do presente e a experiência de cada narrador. Tais narrativas 

mantêm-se no presente de forma viva, e reelabora-se a cada contar, num processo que pode 

contribuir para a sua manutenção como elemento socializador da comunidade, configurando uma 

tradição que se faz presente desde o início da formação da comunidade até os dias atuais. 

 

 

COMUNIDADE QUILOMBOLA GURUPÁ-MIRIM: MITOS, NARRATIVAS E 

NARRADORES 

 

A comunidade é formada por uma mistura de índios, brancos e negros, sendo que a maioria 

dos moradores é descendente de escravos, pertencente ao município de Gurupá-Pa, onde a 

sabedoria popular, o misticismo, a história, a memória, a literatura oral, a escrita e muitas vezes a 

ausência dela estão reunidos nos cantos e encantos daquele lugar. Ali florescem lendas e causos, 

contados na escola, em reuniões de amigos em frente de suas casas ou no centro comunitário, cujos 

moradores somam cerca de 240 pessoas aproximadamente. Testemunhas não faltam para os casos 

maravilhosos que correm de boca em boca, e vai passando de geração a geração e que parecem ser 

importante instrumento para a reelaboração da memória daquela comunidade, que se orgulha de ser 

descendente de escravos e que tem grande interesse em manter viva a tradição do povo daquele 

quilombo. 

A própria história da fundação da comunidade, partilhada entre seus moradores, baseia-se 

num mito de origem que vem sendo reconstruído oralmente ao longo dos anos, aqui recontado a 

partir das narrativas orais da comunidade. Mito vem da palavra grega (mythos) que pode ser 

traduzido como discurso ou narrativa. O termo “mito” especifica aqui uma história narrada, 

indiferente do julgamento que façamos sobre ela de verdadeira ou falsa.  

Segundo os narradores, as famílias negras fugitivas antes mesmo de chegar a este quilombo 

ficavam na Vila de Gurupá para servir de escravos aos patrões daquela época, e após muito 

sofrimento, fugiam para os altos do Gurupá-Mirim e nessa fuga levaram consigo a imagem de São 



397 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

Benedito o “Santo protetor dos negros”. Ali se estabeleceram, criaram seus filhos e seus 

descendentes permanecem até os dias atuais, repassando suas histórias de geração a geração.  

Como se deu origem da comunidade é apenas uma das narrativas orais que ali circulam, 

contadas por narradores eleitos como “guardiões da memória”, não somente pelo critério de idade, 

mas também pelo interesse que possuem em manter a tradição do lugar e descobrir sua verdadeira 

origem: Maria Theodomira Brilhante (a Dona Jita) como é conhecida, com 86 anos de idade é uma 

das guardiãs daquela comunidade e descendente de negros, porém existe uma senhora que mora nas 

cabeceiras do rio que tem 103 anos aproximadamente, mas como é muito longe, não deu para fazer 

a entrevista com ela; Milton Viana Lima, 74 anos (Seu Zé Branco), filho do senhor Nilo Pereira 

Lima que era foguista do navio negreiro é descendente de branco, que segundo os mais antigos, 

traziam os escravos e também era dono de escravos naquela época. Existiam famílias que eram 

escravas do seu Pedro Nunes Pereira, morador antigo do Quilombo já falecido, que o povo só o 

chamava de coronel. Hermes Viana da Costa, 66 anos, membro do Conselho Paroquial; Hernandes 

Pantoja da Costa-29 anos, Coordenador da Comunidade; Josinaldo Pantoja Fernandes, 34 anos, 

professor e neto da Dona Jita, Izabel Félix Pantoja, 63 anos, filha mais velha da dona Jita, guardiã 

da comunidade, entre outros.  

  Além da busca pela origem da comunidade através das narrativas orais, outros mitos como o 

aparecimento do rastro do pé do São Tomé cravado na pedra e outros causos como “A mulher que 

aparecia em riba da pedra” contada pelo seu Milton e do “Sapo de olho cor de fogo” narrada pela 

dona Jita, são narrativas orais transmitidas de pai para filho em Gurupá-Mirim. Tais histórias são 

reconstruídas ao longo dos anos pelos narradores cuja arte, segundo Walter Benjamin (1987, p.197), 

“está em vias de extinção, são cada vez mais raras as pessoas que sabem narrar devidamente”.  

No entanto, na Comunidade Quilombola de Gurupá-Mirim, lugar onde a oralidade ainda tem 

grande força na sociabilidade da comunidade, a arte de narrar experiências individuais e coletivas 

ainda é forte: constitui-se uma prática comunicacional que resiste à influência dos grandes meios de 

comunicação e parece continuar sendo importante fator de produção simbólica e discursiva, que 

influi na sociabilidade dos moradores daquela comunidade. 

Em Gurupá-Mirim, pessoas como Maria Theodomira Brilhante (a Dona Jita com 86 anos) e 

o Sr. Milton Viana Lima, (Seu Zé Branco com 74 anos), deixam de ser apenas contadores de 

causos. De acordo Gotlib (1998), repassam os contos orais que herdaram de seus antepassados. Para 

tanto, utilizam-se de instrumentais que vão além do próprio contar.  

 



398 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

A voz do contador, seja oral, ou seja, escrita, sempre pode interferir no seu discurso. Há 

todo um repertório no modo de contar e nos detalhes do modo como se conta – a entonação 

da voz, gestos, olhares, ou mesmo algumas palavras e sugestões – que é passível de ser 

elaborado pelo contador, neste trabalho de conquistar e manter a atenção de seu auditório. 

(GOTLIB, 1998, p. 13). 

 

O momento da criação das narrativas é incerto, mas o que se percebe é a fluidez com que 

são reelaboradas de narrador para narrador, e recontadas a partir das experiências individuais de 

cada um, formadas na relação com o outro. Rodrigues (1994, p. 101) considera a experiência como 

“um conhecimento que se possui no presente, mas que se refere, no entanto, sempre a algo de 

ausente que se reporta ao passado e se considera como perdido”. Ao mesmo tempo em que são 

contadas no presente, as narrativas orais de Gurupá-Mirim, trazem pontos tanto do passado quanto 

do cotidiano do narrador. O ato de narrar pode ser considerado, retomando Rodrigues(1994), como 

uma forma de atualização do passado para dotar de sentido o presente. 

Para Benjamin (1987), o narrador diferencia-se do romancista por retirar da sua experiência 

o que ele conta, bem como da experiência relatada pelos outros. Estas se misturam às experiências 

dos ouvintes, que as assimilarão às suas próprias experiências e as recontará um dia, contribuindo 

para sua manutenção.  

 

Ela mergulha a coisa na vida do narrador para em seguida retirá-la dele. Assim se imprime 

na narrativa a marca do narrador, como a mão do oleiro na argila do vaso. Os narradores 

gostam de começar sua história com a descrição das circunstâncias em que foram 

informados dos fatos que vão contar a seguir, a menos que prefiram atribuir essa história a 

uma experiência autobiográfica. (BENJAMIN, 1987, p.205) 

 

O autor compara a marca do narrador, a um artesão, e é impressa em cada narrativa oral dos 

moradores de Gurupá-Mirim. Cada um deles apresentou uma versão do que é contado, de acordo 

com sua experiência de vida e sua própria memória. No entanto, tal variedade de versões, de 

detalhes, reelaborados ao longo da existência das próprias narrativas, pode ser uma característica da 

criação artesanal dos narradores, esses artesãos cuja matéria é a vida humana. Ecléa Bosi (2001) 

observa que toda narrativa, é uma forma artesanal de comunicação, mistura-se com a história dos 

próprios narradores.  

Nesta comunidade essa característica é visível, quando o próprio narrador não é testemunha 

do acontecimento, ele atribui a alguém de sua confiança, como o pai, avô ou bisavô ou a uma 

pessoa mais antiga a veracidade dos fatos que está sendo contado. Tomando o mito de origem da 

comunidade como objeto de análise, pode-se observar a pluralidade de versões que circulam na 



399 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

comunidade revelam a escolha do que deve ser preservado e do que devem ser suprimidos, os jogos 

de poder presentes em cada discurso. E isso se pode perceber na fala de cada entrevistado. 

 
Eu era o segundo coordenador da comunidade e atualmente estou assumindo como o 1º 

coordenador. Em relação à história do nosso povo, não existe um documento que esteja 

registrado os fatos históricos, apenas sabemos o que nossos pais e avós contam pra nós. 

Mas quem sabe falar sobre o inicio da história dessa comunidade é meu pai, a dona Jita e 

seu Zé Branco. Hoje com a questão das novas tecnologias, estamos perdendo um pouco os 

nossos costumes, crenças e tradição. Aos poucos estamos tentamos organizar essa questão 

da preservação da nossa cultura, lutando pra resgatar um pouco daquilo que era antes. Mas 

o festejo dos Santos continua, é certo que passamos por uma certa transformação, porém se 

nossos pais e a escola não se integrarem pra promover e ajudar fortalecer essa vivência de 

como era antes e como está hoje, com certeza iremos perder nossa identidade.  Dentro da 

área da educação estamos construindo o PPP [Projeto Político Pedagógico] voltado ao 

conhecimento dos nossos costumes, crenças e tradição, principalmente a questão da partilha 

que ainda hoje, vivenciamos. Se vai pro mato mata uma caça divide-se com o vizinho, na 

época dos festejos também fazemos a partilha. No que diz respeito a misura, eu tenho 29 

anos, e nunca vivenciei nada até hoje, ouvi meus pais falarem desses mitos e visagens, que 

tinham por aqui. Inclusive nesse porto onde está o pé do Santo na pedra, às seis horas 

ninguém podia ir pra lá. Quem desobedecia e teimasse de ir, seria assombrado pelas 

visagens que apareciam naquele local. Mas, temos pessoas que podem falar sobre isso. O 

que há de concreto mesmo na comunidade é o Título Definitivo de Terras doado pelo 

governo do Estado a ARQUIMIG [Associação dos Remanescentes de Quilombos do 

Município de Gurupá]. E uma parceria com o Museu Hemílio Goeldi para fazer o resgate 

da nossa historia e será arquivada no Centro Cultural da nossa Comunidade. É um projeto 

interessante onde a comunidade irá construir sua própria história em parceria com o Museu. 

(Depoimento de Hernandes Pantoja da Costa, 29 anos - Coordenador da Comunidade, 

19/10/2014) 

Josinaldo, que ouvia de seus avós tais relatos, menciona na sua narrativa a vinda dos 

escravos foragidos a estas Terras e sobre o pé do São Tomé encontrado cravado nas pedras: 

 
Não existe nenhum registro sobre a fundação da comunidade, pelo menos do meu 

conhecimento, ouço falar pelos mais antigos que se deu através da vinda dos negros 

fugitivos que vinham da Vila de Gurupá pra esse lugar no período da escravidão [...] Em 

relação aos causos que se conta de boca em boca, na época da construção da capela, 

começaram quebrar pedra lá embaixo, e ao anoitecer as pessoas que estavam quebrando a 

pedra não conseguiam dormir. Em seus sonhos vinha alguém dizer que era para parar de 

quebrar se não iam ficar perturbados, muitos que continuaram o trabalho chegou até dá 

febre neles. Os mais idosos que contam essa história. E isso deve se dá talvez pela 

preservação da pedra onde apareceu  o rastro do pé do São Tomé e estavam quebrando as 

pedras bem próximo ao local. Eu acho que o Santo se zangou! Mas, existem pessoas mais 

antigas como seu Hermes, seu Zé Branco e a vovó Jita que sabem falar mais sobre a 

história da comunidade, eles são os guardiões daqui. (Depoimento do professor Josinaldo 

Pantoja Fernandes – 34 anos - 19/10/2014, neto da dona Jita). 

 

O Senhor Hermes também reafirma na sua fala que não existe registro sobre a história da 

comunidade, mas que estão tentando reconhecer e valorizar as tradições, os costumes e crenças para 

que não venha perecer no futuro.  

 



400 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

Não existe um registro da fundação da comunidade, só sei que existe dois períodos um 

antes da criação das CEBS [Comunidades Eclesiais de Base] no ano de 1971 e outro 

depois. Antes de 1971 existiam poucas famílias. Mas nessa época, a maioria não sabia ler. 

A sobrevivência entre 1800 a 1909 era com a plantação da mandioca e extração do timbó. 

A divisa das Terras era feita entre Xiquara, Ribeira e Autos do Gurupá-Mirim. Segundo os 

mais antigos os negros fugiam lá da Vila de Gurupá e se instalavam no Gurupá-Mirim e as 

primeiras famílias foram as dos Brilhantes, dos Félix, dos Monteiros e dos Lima. Existia a 

Festa de Santo Antonio o Santo dos brancos dos Patrões e a Festa de São Benedito, o Santo 

dos negros dos Escravos que iniciou nos Alto do Gurupá-Mirim. O Pedro Lima, avô do Zé 

Branco, que morava no povoado de Gurupá-Mirim era dono de escravos naquela época. 

Não era ainda do meu tempo, mas segundo os mais antigos a festa de São Benedito 

começou nas cabeceiras do Gurupá-Mirim, devido os negros que vieram pra cá e prestavam 

homenagem ao Santo dos negros. As festas já da minha época era a quadrilha em que a 

vestimenta das mulheres era vestido cumprido rodados e dos homens era calça cumprida e 

camisa de manga cumprida também, os passos também eram diferentes do atual. Nas festas 

os tambores, a folia dos Santos, a dança do gambá permanece até hoje com algumas 

alterações. As irmandades existentes nessa época eram de São Benedito, depois São João e 

depois a Nossa Senhora de Nazaré. Hoje existe algumas modificações na cultura, na 

tradição do povo, antes a festa era feita com flauta de embaúba, o banjo, colher e demais 

utensílios que fizesse barulho. Mas estamos tentando passar aos nossos filhos e netos a 

nossa cultura, crenças e tradições do nosso povo, para que não fique esquecida na memória. 

(Depoimento de Hermes Viana da Costa-66 anos - 19/10/2014, Membro do Conselho 

Paroquial). 

De acordo com os depoimentos, não existe nada escrito sobre a fundação da comunidade e 

nem da sua origem, O senhor Milton Viana Lima conhecido como (Zé Branco) contou que quando 

seu pai faleceu, ele tinha dez anos de idade e os mais antigos já diziam que a comunidade iniciou 

com 07 famílias que tinham os seguintes patriarcas: Pedro Nunes Pereira, Nilo Pereira Lima (pai do 

senhor Milton), Antonio Viana Valente, Severino Gonçalves Viana, Joaquim Nunes, João Laurindo 

e Francisco Lúcio Félix (pai da Dona Jita) que moravam nas cabeceiras do rio Gurupá-Mirim. 

 
Não tem nada escrito sobre a fundação da comunidade e nem como se originou. Quando mi 

entendi já existia os festejo dos seguinte Santos: Nossa Senhora de Nazaré, Santo Antonio, 

São João e a festa de São Benedito que era festejada no mês de abril nas cabeceiras do rio 

pelos negro. O São Benedito era o Santo dos escravos, dos pretos né, por ele ser negro, e o 

Santo dos brancos era Santo Antonio, assim os mais velho contava! Em relação do pé do 

Santo cravado na pedra, segundo os mais antigo que falava pra gente que é o pé de São 

Tomé, mas como foi parar ali, ninguém sabe. Até hoje continua sendo um mistério! 

Quando meu pai morreu, eu tinha dez anos de idade, e os mais antigo dizia que essa 

comunidade iniciou com 07 família e cada família tinha um patriarca que era:  Pedro Nunes 

Pereira  [o coronel] como era conhecido, só não sei porque chamavam ele assim) Nilo 

Pereira Lima (esse era meu pai que  trabalhava como foguista do navio, seu Antonio Viana 

Valente, seu Severino Gonçalves Viana, seu Joaquim Nunes, João Laurindo e o Francisco 

Lúcio Félix [pai da Jita] que morava nas cabeceira do rio, lá em cima! Meu pai também era 

dono de um bocado dessas terras, e quando morreu deixou pra mim, aí eu viajei pro Jari, 

quando voltei, já tinham dividido tudo e dado pro povo quilombola. Sobre visagi eu mesmo 

nunca vi,os mais antigo diziam que havia uma pedra grande lá embaixo, e ainda existe essa 

pedra, onde as mulheradas lavavam roupa e que sempre aparecia uma mulher lavando 

roupa em riba da pedra e assustava quem visse ela, diz que era uma visagi! Os mais antigo é 

que contava. Ninguém podia passar por ali, depois das seis horas da tarde, quem teimasse 

era malinado pela visagi. (Depoimento do Senhor Milton Viana Lima 74 anos - Seu Zé 

Branco, como é conhecido - 19/10/2014). 

 



401 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

A Senhora Maria Theodomira, mais conhecida como “Dona Jita”, por exemplo, enfatiza em 

sua versão do mito de origem da comunidade a importância da tradição dos Festejos do São 

Benedito conhecido como o “Santo dos negros”, que teria herdado do seu avô Emiliano José Félix 

descendente de negros, que fez parte dos moradores mais antigos, enfatiza em sua versão do mito de 

origem da comunidade a importância da tradição dos negros remanescentes de quilombo, que faz 

parte da sua própria história de vida, ou de sua experiência: 

Meu avô Emiliano Félix dizia que veio junto com os outros negros fugidos pro povoado de 

Gurupá – Mirim, meu bisavô, meu avô e outras família daquela época que fundaram a 

comunidade, antes de 1928, que é o ano do meu nascimento. No caso, não sei se vinheram 

da África, só sei que todos era negro e morava nas cabeceiras do Rio Gurupá-Mirim, o meu 

avô, meu pai, o seu Manoel do Patrocínio, a dona Orcinda Barreto Jovino e o Pedro Lima 

que se dizia dono desse povoado naquela época, ele mandava em tudo, os outros não tinha 

nada, o pai do Zé Branco  também era dono de escravo. Depois de muito tempo e de muita 

luta foi que o governador do Estado deu o Título de Terra Definitivo pro povo quilombola. 

Os Festejos do São Benedito conhecido como o „Santo dos negros‟, nós  herdamo do meu 

avô Emiliano Félix  que era descendente de negros, que fez parte dos moradores mais 

antigos, talvez a  origem da comunidade se deu por meio dos negros daquela época, e tenho 

orgulho de fazer parte  dessa história de vida e repassar pros meus filhos, netos, bisnetos e 

demais pessoas daqui da comunidade. Me lembro que antes tinha o Chote, a quadrilha a 

dança do gambá que era dançada pelos negros. As festas eram tocadas por flauta, 

tambor,violão e clarinete. Sobre o pé do Santo na pedra, já existe há muitos anos, só não se 

sabe como foi parar ali. A imagem do São Tomé que é dono do pé que aparece na pedra, 

continua no altar da Capela e a comunidade festeja sempre o dia de São Tomé. A 

comunidade tem também várias associação: Associação dos Quilombolas, Associação dos 

criadores de abelha, Associação dos Aviários [criadores de frangos], tem alguns dos meus 

filhos e netos que participa ativamente da associação da comunidade. Quando a associação 

organiza um mutirão na comunidade, as mulheres e os homens participam, mas com 

trabalho diferente: A mulher não fica pegando no pesado, mas fica preparando a comida 

pros homens que tão na labuta. Os jovi participa mais das atividades da associação: 

"Inclusive a associação é formada por muitos jovi. Tem jovi que já até assumi mandato de 

coordenador, uns dois mandatos que eles os [jovi] estão direto, né! Eles quando entraram 

eram bem novinhos e já conseguiram várias coisa que os mais velhos estavam há muito 

tempo lutando e não conseguiram. Os mais antigo lutaram muito, desde o início, pra 

conseguir o título das terras, mas não conseguiu a titulação. Aí veio as associação que 

lutam reivindicando a melhoria da comunidade, mas ainda não conseguiram a construção 

da escola. Existe muitos causos de visagi aqui, mas o que eu vi mesmo, foi o sapo do olho 

cor de fogo: um dia eu tava lavando roupa em cima da pedra e de repente apareceu um sapo 

enorme com o olho igual de uma brasa e  a costa toda amarelada que brilhava e crescia, eu 

não podia passar porque ele tava no meio do caminho que vinha pra casa, fiquei com um 

grande medo, arredei e comecei a rezar o pai nosso, a reza da Nossa Senhora do Desterro, 

pra desterrar aquele bicho dali. Quando patetei, o sapo sumiu. Esse eu vi, ninguém me 

contou. (Trecho de depoimento de Maria Theodomira Brilhante Félix - Dona Jita, 

19/10/2014). 

 

Izabel, que ouvia de seus avós tais relatos, também menciona a vinda dos negros de canoa à 

vela pra esse lugar. Diz que ouviu essa história de seu avô quando ainda era menina. Quando 

questionada sobre religiosidades e festas dos quilombolas de Gurupá-Mirim, ela responde que não 

existem outras religiões, há somente a religião católica. A umbanda e o candomblé já foi muito 



402 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

presente na vida dos moradores antigamente, hoje, apenas uma de suas tias cultua os pais de Santos 

e seus orixás. 

Eu me considero descendente de escravos com muito orgulho. Naquela época, meu avô 

Francisco Félix contava que morava aqui no Gurupá-Mirim a família do seu Manoel do 

Patrocínio e da dona Orcinda, que também eram todos descendentes de escravos. Essas 

famílias já faleceram e alguns do seu pessoal foi embora e a gente ficou. Meu avô contava 

que os negros vinham pra Vila de Gurupá e chegando no povoado eram muito maltratados 

pelos donos de escravo daquela época e fugiam de canoa à vela e pelo mato pras cabeceiras 

do Gurupá-Mirim. Meu avô era escravo, ele dizia que veio junto com os primeiros escravos 

fugidos pra cá e iniciaram a Festa de São Benedito na 1ª irmandade que hoje é chamada de 

comunidade e depois ele passou pro seu Nilo. Nessa época eles sobreviviam da caça, da 

pesca do roçado de milho, mandioca, melão, melancia e na época da colheita era dividido 

com as famílias. Quando me entendi já existia a gruta lá nas pedras onde a gente tirava água 

pro consumo, e lá já existia o pé do São Tomé cravado na pedra. E nessa época nossos pais 

não deixavam a gente ir pra lá por volta de meio dia e seis horas da tarde, pois aparecia 

muita misura por lá e assombravam a gente que não obedecia os mais velhos. Como 

apareceu esse desenho do pé desse Santo ninguém sabe, até hoje continua sendo um 

mistério! Existe a imagem do Santo lá na Igrejinha e a comunidade festeja o dia dele. Na 

nossa comunidade não existe outras religiões, é somente a católica mesmo. De umbanda e 

candomblé, antigamente existia muitas família que trabalhavam e cultuava, hoje só existe a 

minha tia que ainda recebe os caboclos, pais de Santos e seus orixás e faz as benzeções, os 

trabalhos, as garrafadas e outros. Mas, pra nós faz parte da tradição né. É meio reservado, 

ela faz os trabalho na casa dela. Graças a Deus ela não sofre preconceito, é respeitada na 

comunidade. Já em relação às festas religiosas, são quatro as principais comemorações da 

comunidade: São Benedito [em abril], Nossa Senhora de Nazaré [em outubro], Festa de São 

Tomé [em julho] e São João [em junho], tem as novena, a ladainha e depois procissão com 

a imagem dos Santos que é tanto fluvial  que acontece no igarapé e a que percorre as ruas e 

a estrada que vem da Ribeira pro Gurupá-Mirim. Ah! E tem o domingo alegre, tem leilão 

dos donativos que é arrecadado pelos moradores da comunidade. Nessas festas a gente 

expõe nossos trabalhos, e tem a dança do gambá na comunidade, essas são as festas feita 

pelos moradores, mas vem gente de todo lugar, participar com a gente. Mas, a festa mais 

movimentada é a Festa de Nossa Senhora de Nazaré, porque ela é a padroeira da 

comunidade.  (Trecho de depoimento de Izabel Félix Pantoja – 63 anos, 05/11/2014) 

Observou-se durante as entrevistas, que cada um privilegia a origem da comunidade sob seu 

ponto de vista. No caso da Comunidade Quilombola Gurupá-Mirim, os “arquivos-vivos”, que são, 

segundo Foucault (1987, p.146) a lei do que pode ser dito, ganham lugar de destaque num universo 

discursivo que privilegia a manutenção da memória e da tradição. Sob as direções do arquivo-

pessoa, novas regras para a comunidade são criadas, legitimadas pelo saber histórico que cada um 

deles domina.  

Desse modo, justificam-se a posição de destaque legada aos contadores da história de 

Gurupá-Mirim, numa relação que vai além do respeito, mas passa pela valorização do saber 

histórico que possuem. Alguns elementos são recorrentes nas versões aqui expostas: a descendência 

dos escravos, a origem da comunidade, o rastro do pé de São Tomé que apareceu na pedra e 

continua até os dias atuais como um dos mitos que perpetuam naquela comunidade. Outros detalhes 

de como surgiu a comunidade são variáveis.  



403 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

Os elementos recorrentes podem ser considerados como aquilo que se pretende partilhar e 

adotar como memória do lugar, como a valorização dos ancestrais, associados à bravura e a 

persistência dos primeiros moradores negros daquele quilombo. 

Quando falamos em memória, alguns elementos parecem ser do domínio individual, como a 

experiência passada, que se mistura à experiência presente. No entanto, essas próprias experiências 

do passado, aparentemente vindas do domínio individual, são construídas na relação com o outro, 

ou seja, na esfera do social e do coletivo. É nessa interseção e na tensão entre o individual e o 

coletivo que se reelabora a memória, trazendo elementos dos dois âmbitos, tanto do passado quanto 

do presente. 

Na Comunidade Quilombola Gurupá-Mirim, percebe-se que um dos principais elementos 

fundadores da memória da comunidade é o mito de sua origem, sobre o qual já foi discorrido 

anteriormente. Trazendo elementos tanto individuais como coletivos, o mito de origem parece ser o 

fator de coerência em torno do qual a prática comunicativa de narrar experiências – também 

individuais e coletivas – se fortalece. 

O primeiro domínio no qual se cristaliza a memória coletiva dos povos sem escrita é aquele 

que dá um fundamento aparentemente histórico à existência das etnias ou das famílias, isto 

é, dos mitos de origem. (LE GOFF, 1996, p. 424). 

 

Gurupá-Mirim, apesar de já ter contato com a escrita, descende de escravos que não 

possuíam acesso à leitura, e ainda existem pessoas não alfabetizadas na comunidade. Nesse 

contexto, o passado, através da voz dos contadores, é constantemente rememorado e reconstruído a 

cada contar.  

Assim, cada memória individual é um ponto de vista sobre a memória coletiva, aquela 

criada a partir das relações sociais e do reconhecimento do indivíduo nessas relações. Bosi (2001) 

considera: 

 A lembrança é uma imagem construída pelos materiais que estão, agora, à nossa 

disposição, no conjunto de representações que povoam nossa consciência atual. (BOSI, 

2001, p. 55). 

 

Assim, as narrativas orais da Comunidade Quilombola Gurupá-Mirim apresentam tanto 

aspectos individuais quanto coletivos, misturados a elementos do presente e à experiência de cada 

narrador. Tais narrativas mantêm-se no presente de forma viva, e reelabora-se a cada contar, num 

processo que pode contribuir para a sua manutenção como elemento socializador da comunidade. 

Além do mito de origem da comunidade, outras narrativas orais possuem grande destaque na 

vida social de Gurupá-Mirim, como as lendas e causos contados pelos moradores mais antigos. São 



404 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

lugares de memória, a partir dos quais são reelaboradas. São narrativas que assumem uma função 

utilitária dentro da comunidade, servindo de elemento tanto para a manutenção de sua memória 

quanto para o repasse de ensinamentos aos mais jovens, num processo dinâmico de criação. 

Tomando essas narrativas como um processo de criação artesanal, reelaborada 

constantemente e mantida ao longo dos anos, pode-se questionar se a longevidade textual que 

apresentam seria uma característica de seu caráter literário. Para Lima (1975, p. 28), a longevidade 

artística resulta da capacidade do texto constantemente metamorfosear-se diante de situações 

históricas novas. Cândido (1965) reflete que “a grandeza de uma literatura, ou de uma obra, 

depende da sua relativa intemporalidade e universalidade, e estas dependem por sua vez da função 

total que é capaz de exercer [...]” (CÂNDIDO1965, p. 54). Para o autor, a função total seria o 

resultado da elaboração de um sistema simbólico que exprime representações individuais e sociais, 

que vão além da situação imediata, inscrevendo-se no patrimônio do grupo.  

Embora as narrativas orais de Gurupá-Mirim estejam ainda dentro do domínio da 

comunidade, o fato de extrapolarem o momento em que foram criadas e continuarem sendo 

reelaboradas como produto cultural da comunidade poderia mostrar como sua função total estaria 

sendo cumprida. Por outro lado, além da função total de representação, as narrativas orais desta 

comunidade também apresentam uma função social, já que encerram em seu discurso valores e 

tradições relativas à comunidade. 

  
 Os contos orais exercem em seu contexto a função social de ensinar às gerações um modo 

de conciliação do muito novo e do extremamente antigo, mesmo arcaico, ideando uma 

colagem que sugira os caminhos do que se pensa no mundo moderno sem o abandono do 

passado. (PEREIRA, 1996, p. 62). 

 

Tal afirmativa vem ao encontro do que Benjamin (1987, p. 200) defende sobre a dimensão 

utilitária das narrativas. Essa utilidade pode consistir seja num ensinamento moral, seja numa 

sugestão prática, seja num provérbio ou numa norma de vida – de qualquer maneira, o narrador é 

um homem que sabe dar conselhos.  

As narrativas orais da Comunidade Quilombola Gurupá-Mirim refletem bem essa 

característica. Em todas elas há referência a alguma contravenção feita pela personagem principal e 

sua punição, encerrando em si um ensinamento para os ouvintes, principalmente para as gerações 

mais novas. Uma das narrativas, por exemplo, diz respeito à obediência aos mais velhos, se caso 

não obedecessem seriam punidos pelos seres imaginários. Dessa forma, acabam por fazer o elo que 

Pereira menciona entre o passado e o presente, relembrando a tradição e os valores da comunidade. 



405 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

Apesar de não ser uma comunidade sem escrita – a descendência de escravos aponta a 

presença forte da oralidade que, até os dias atuais, possui um papel muito importante no processo de 

socialização da comunidade, embora tenha acontecido o advento da escrita. O que se percebe é que 

a memória coletiva de Gurupá-Mirim parece continuar sendo reelaborada fundamentalmente a 

partir das narrativas orais que ali circulam. 

Para Bosi (2001), o instrumento socializador da memória é a linguagem, independente de 

como ela se apresenta. “As convenções verbais produzidas em sociedade constituem o quadro ao 

mesmo tempo mais elementar e mais estável da memória coletiva”. (BOSI 2001, p. 56). 

Subentende-se que antes mesmo da linguagem falada, já existia uma linguagem sob forma de 

armazenamento da informação na memória. 

 

A utilização de uma linguagem falada, depois escrita, é de fato uma extensão fundamental 

das possibilidades de armazenamento da nossa memória que, graças a isso, pode sair dos 

limites físicos do nosso corpo para se interpor quer nos outros, quer nas bibliotecas. 

(ATLAN, 1972, in LE GOFF 1996, p. 461) 

 

 Sendo assim, a linguagem tanto oral quanto escrita teria a mesma função: registrar a 

memória existente no discurso. O que diferenciariam as duas formas de linguagem, portanto, seriam 

os instrumentos para a elaboração dos discursos: os contadores lançam mão do ato de contar, de 

representar, para expor sua memória. O arquivo é o próprio corpo e, o ar, o suporte no qual são 

lançados os discursos por eles proferidos. No caso da escrita, o suporte é o papel ou o arquivo 

eletrônico.  

Em ambos os casos, pode ser levado em consideração o conceito de arquivo que segundo 

Foucault (1987, p. 142) “são todos esses sistemas de enunciado (acontecimentos de um lado, coisas 

de outro) que proponho a chamar de arquivo”, situado entre a tradição e o esquecimento. 

Independentemente do suporte usado para registrar a memória, o arquivamento existe e é o 

responsável por sua manutenção, uma vez que está entre a tradição e o esquecimento. Volta-se para 

o passado, com vistas a construir o futuro, sem perder de vista aquilo que deve ser lembrado, o que 

foi legitimado pela memória coletiva.  

Dessa forma, as narrativas orais tomadas aqui como fruto de um arquivamento feito pelos 

“guardiões da memória”, relacionam-se tanto com o passado quanto com o presente. Trazem em si 

aspectos que reforçam a memória da comunidade e, com isso, acabam por relacionar-se também 

com a memória individual e coletiva de seus membros. 

Le Goff (1996) considera: 



406 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

 A memória é um elemento essencial do que se costuma chamar identidade, individual ou 

coletiva, cuja busca é uma das atividades fundamentais dos indivíduos e da sociedade de 

hoje, na febre e na angústia. (LE GOFF 1996, p.147). 
 

 A existência de uma memória coletiva geraria um sentimento de pertencimento, um 

despertar para as tradições, o que pode acontecer tanto via narrativas ou mitos, quanto por meio dos 

ritos. Na Comunidade Quilombola Gurupá-Mirim, além do mito de origem, os ritos continuam 

rememorando uma tradição do passado: a Festa dos Santos e a Folia continuam exercendo suas 

atividades e os recém-nascidos ainda recebem o nome de “Santos”, em homenagem aos santos 

padroeiros da comunidade. Nota-se que a comunidade tem a intenção de se organizar, manter seus 

costumes e repassá-los aos mais novos, pode-se conjeturar a necessidade de uma afirmação da 

identidade negra, das raízes escravas de que tanto se orgulham.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Em suma, verifica-se que as narrativas orais, as tradições e causos assumem um papel de 

fator relevante na reelaboração da memória coletiva daquela comunidade, consciente de suas 

origens. É a reafirmação da memória coletiva, do mito de origem que unifica e converge a história 

oficial para caminhar junto com a voz dos narradores. É o saber mítico dos “guardiões da 

memória”, legitimado e valorizado pelos membros da comunidade.  

Percebe-se nas falas dos contadores, o zelo para que a memória seja constantemente 

atualizada e divulgada para a nova geração. É por isso que, acontecem frequentemente reuniões 

para passar aos mais jovens esses conhecimentos orais, numa forma de sociabilidade que remonta 

aos tempos antigos. E é assim, nessas reuniões, no centro comunitário, na escola, na roda de 

conversa em frente das casas que o conhecimento a respeito da Comunidade Quilombola Gurupá-

Mirim vai se formando, sendo reelaborado, reinventado e recontado à própria memória da 

comunidade. 

 

REFERÊNCIAS  

 

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas I: Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 3ª edição, 1987.  

 

BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: lembrança de velhos. São Paulo: Schwarcz Ltda., 2001. 

 



407 

 

ANAIS DO II COLÓQUIO DE LETRAS DA FALE/CUMB - FORMAÇÃO DE PROFESSORES: ENSINO, 

PESQUISA, TEORIA. Breves-PA, 4, 5 e 6 de fevereiro de 2015. ISSN 2358-1131 

 

CÂNDIDO, Antônio. Literatura e sociedade: estudos de teoria e história literária. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional, 1965.  

 

FOUCAULT, Michel. Arqueologia do saber. 3. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1987. 

 

GOTLIB, Nádia Battella. Teoria do conto. Belo Horizonte: Editora UFMG, 4ª edição, 1998.  

 

LE GOFF, Jacques. Memória. In História e Memória, São Paulo: Editora Unicamp, 1996. 

 

LIMA, Luiz Costa. Teoria da literatura em suas fontes. Rio de Janeiro: Editora S.A., 1975.  

 

PEREIRA, Vera Lúcia Felício. O artesão da memória no vale do Jequitinhonha. Belo 

Horizonte: Editora UFMG, Editora PUC Minas, 1996.  

 

RODRIGUES, Adriano Duarte. Comunicação e cultura: a experiência cultural na era da 

informação. Lisboa: Presença, 1994. 


